
 1 

Plinio il giovane descrisse le modeste dimensioni della Villa dei Tusci sottolineando la 
corrispondenza del paesaggio ad ogni finestra e nella fusione di una vista totale, ebbene l’autore 
delle Epistole parlò di uno spazio sensoriale, un luogo dove i sensi concorrevano a cogliere il 
rapporto dialettico tra edificio e paesaggio. Nella cultura moderna questo rapporto ha subito delle 
variazioni almeno quanto è cambiata l’idea e la percezione del paesaggio. Nonostante ciò, gli 
architetti si interrogano sul significato del rapporto con l’ambiente studiando, oltre l’aspetto 
iconologico, l’aspetto ecologico fondando le proposte su sistemi formativi che includono aspetti 
sempre più complessi. Oltre ad un dato preordinato dal progetto, l’architettura, nel rapporto con 
territori a bassa antropizzazione, fa i conti con quegli elementi preesistenti che possono 
caratterizzare fortemente l’impostazione di partenza. L’architetto, in quanto fautore di un intervento 
invasivo, s’impone un’etica del minimo impatto con la speranza di poter assecondare il più 
possibile lo spazio circostante. Anche nelle migliori intenzioni non si arriva quasi mai ad un 
risultato soddisfacente. Può succedere, infatti, che l’intervento si integri felicemente nel luogo, ma 
sempre una manipolazione quel luogo subisce. Dalla concezione razionalizzante del paesaggio al 
landscape garden dell’Inghilterra settecentesca, la relazione tra unità edilizia e paesaggio 
circostante è stata condotta all’insegna dell’integrazione e del ri – dimensionamento della natura a 
tratto paesaggistico tipico.1 L’edificio cerca di mimetizzarsi? Ecco che esce il lato più meschino 
dell’architettura. Insomma, se lasciamo le forme più drammatiche di convivenza come il rudere, 
ogni attività edilizia mira a gestire il carattere selvaggio ed anarchico della natura. La 
regolamentazione al di là di procedimenti antropologici ci porta a classificare una serie di tipologie 
collegate con modelli formali messi a confronto con le caratteristiche regionali dalle quali questi 
modelli provengono. Procedendo a ritroso a cercare una traccia generativa, l’architettura s’è 
imposta di ristabilire il contatto addirittura con la preistoria per eludere le direttive degli stili, la 
“scrittura bianca” cui pensa Bruno Zevi, citando Roland Barthes, è allo stesso tempo cancellazione 
e riscrittura, sicché qualsiasi cosa si adatti alla basilare caratteristica dell’abitazione, essa finisce per 
essere spazi dell’uomo, spazio per un corpo. Inevitabilmente sono richiamate alla mente le 
osservazioni di Martin Heidegger: “Der Mensh ist so im Raum, daß er den Raum eintäumt. Raum 
immer schon eingeräumt hat. Nicht zufällig spricht usere Sprache, wenn wir etwas zugeben, ein 
Argument zulassen, von einem Einräumen. Der Mensch läßt den Raum als das Räumende, 
Freigebende zu und richtet sich und die Dinge in diesem Freien ein. Der Mencsh hat keinen Körper 
und ist kein Körper, sondern er lebt seinen Leib. „2 Combattendo l’egemonia degli stili si possono 
adottare le formule della distruzione attendendo la catastrofe e un susseguente processo rigenerativo 
o attivare un forza centrifuga dagli ordinamenti urbanistici ed architettonici cui guardava 
l’architettura moderna. L’architettura moderna fa parte ormai della storia, un ricordo, un’assenza da 
cui si procedere, nel ricostruire una sensazione che riappare reale solamente dopo la sua 
rievocazione, un vuoto da colmare. Questa vacuità è un fantasma fastidioso un incidente necessario 
all’affermazione del desiderio. Un’architettura tesa al recupero di un vuoto, si rivolge 
esclusivamente e se stessa ed è pronta a sorreggere da sola la nozione di spazio solamente dopo 
essersi messa in crisi come spazio.  
È un’esistenza isolata nel vuoto lasciato dalle certezze e s’aggira in una città distrutta. Marc Augé 
dice: “Contro il presente la presenza ancora palpabile di un passato perduto e al tempo stesso 
l’imminenza incerta di quanto può accadere: la possibilità di un istante raro, fragile, effimero, che si 
sottrae all’arroganza del presente e all’evidenza del «già qui»”3. La città nascente dalla 
cancellazione, si preoccupa di occultare o rendere evanescente ogni opera dell’uomo in modo da 

                                                 
1 J. D. Hunt, Garden and Grove. The Italian Renassaince Garden in the English imagination, London 1986.  
2   L’uomo non è nello spazio come corpo. L’uomo è nello spazio nel senso che dispone lo spazio. Non a caso la nostra 
lingua ricorre al verbo einräumen, quando concediamo qualcosa o accettiamo un argomento, nel senso di «cedere un 
po’ del proprio spazio». Lo spazio già sempre ha «ceduto spazio». L’uomo accetta lo spazio come ciò che fa spazio, ciò 
che libera, e orienta sé e le cose in ciò che vi è di libero. L’uomo non ha un corpo e non è un corpo, bensì vive il suo 
corpo vivente] M. Heidegger, Bemerkungen zu Kunst – Plastik – Raum, 1964. 
3 Marc Augé, Rovine e macerie, Il senso del tempo, Bollati Boringhieri, Torino 2004, p. 91. 



 2 

invertire il tragitto, dalla reificazione del progetto alla sua negazione, a tal punto da far sembrare 
sempre più lecita questa domanda di Jean Baudrillard: “Si può parlare ancora di architettura quando 
lo spazio è ricondotto alla sua indeterminazione in tutte le sue direzioni?”4 Si finisce per cercare il 
sublime e la pura contemplazione non nella perfezione dell’immagine ma nella sua destabilizzante 
incertezza.  
Quando si pensa ad un distacco dalla continuità della progressione urbana non si può pensare solo ai 
parcheggi, alle piazze, ai parchi, a quell'intervallo che insospettisce sempre l’urbanista, ma come è 
possibile dare senso a zone morte e neutre dove s’attende una costruzione guardando a quegli spazi 
di risulta sfruttati dai ragazzini per giocare, dalle gangs per incontrarsi o per scontrarsi, dai writers 
per esibirsi, è altrettanto possibile stabilire una nuova etica per l’edilizia suburbana, escludendo le 
tipologie più ovvie e prediligendo le caratteristiche dei luoghi. Questi luoghi non voluti, sono la 
valvola di sfogo dai parossismi edilizi e si dispongono in antitesi a “non luoghi” come aeroporti, 
grandi centri commerciali, stazioni. Nello spazio “dimenticato”. L’architetto contempla 
un’architettura umana prodotta spontaneamente dall’amalgama sociale, spesse volte eterogeneo e 
creativo.  
Che architettura potrebbe nascere da questi luoghi?  
 
Cosa nasce dalla struttura e cosa dalla natura. 
In uno scritto del 1967 Cesare Brandi ragiona sullo spostamento del termine Struttura 
dall’architettura all’antropologia e dall’antropologia alla linguistica.5 Nel saggio è sotteso 
comunque il significato architettonico, sia esso concepito quale scheletro rigido sia come l’insieme 
di funzioni, organicamente interconnesse. La struttura organizzata e interconnessa può agire come 
sistema e come meccanismo in cui realtà apparentemente distaccate risultano, nel complesso, 
comunicanti tra loro e necessari ad una funzionalità di cui la struttura stessa non è solamente che un 
episodio. Nel caso la struttura sia nucleo generatore dobbiamo pensarla come matrice formale di cui 
si tende a diffondere, attraverso la proliferazione modulare, le possibilità. Insomma, la struttura può 
generare delle analogie tra architettura e lingua così da far decollare l’ipotesi di un linguaggio 
architettonico. Questo linguaggio si poggia su un blocco coerente di forme, più spesso di una forma, 
può essere rappresentativo di un’idea fondante o di un sistema dato dalla coerenza di rapporti 
formali in cui si andrà a cercare l’unità minima e la sua valenza all’interno della complessità. 
Questo codice che l’architettura adotta si collega non ad un significato specifico ma ad una certa 
spazialità, rompere il nesso tra testo (architettonico) e contesto (spazialità) significa ripensare il 
rapporto tra elemento e spazialità. È inevitabile guardare a questo ripensamento per ciò che 
comporta nella progettazione; vedere lo spazio interno in quanto spazio esistenziale. L’edificio non 
è più un oggetto da contemplare ma da abitare. Da quando si è cominciato a parlare in Italia di 
architettura come pensiero, direi dal 1945 anno di stampa del libro di Bruno Zevi, Verso 
l’architettura organica, la figura di F. L. Wright caratterizza il razionalismo, in un modo tutto 
originale. Il progetto wrightiano si estende ed include anche lo spazio circostante sin dalla casa dei 
Willitts del 1902 con i suoi portici schiacciati e trasparenti per giungere alla famosissima “casa sulla 
cascata” costruita nel 1936 con un’intera immersione dell’edificio nel contesto naturale. La natura, 
infatti, costituisce un problema singolare per ogni architettura, poiché è generalmente concepita “in 
esterno” ed ogni sua inclusione è data dopo un’esatta percezione. La naturalità fa parte sia del mito 
della generosa garanzia di purezza, sia di quello di ostile mistero. La natura è generalmente legata 
alla magia, accessibile dall’innocent eye che Jhon Ruskin, a metà dell’Ottocento, intendeva 
recuperare per fornire del mondo un approccio primario. Il ritorno al primitivo suscita anche 
l’esigenza di una sospensione della possibilità di abitare il mondo con la capacità di fare e di 
predisporsi a contemplare, per quanto può ritenersi possibile, una realtà sempre meno addomesticata 
dall’uomo. Da un lato questo modo di vedere il paesaggio circostante è un modo di organizzare i 
sensi intorno a tipologie familiari, mentre su un altro versante è anche la posizione dalla quale 
                                                 
4 Jean Baudrillard – Jean Nouvel, Architettura e nulla. Oggetti singolari, Mondadori Electa , Milano 2003, p. 17. 
5 C. Brandi, Struttura e architettura, Einaudi, Torino 1967. 



 3 

partire alla conquista dello spazio circostante. Un desiderio di immersione ed abbandono 
costituiscono la motivazione per uno sforzo evasivo che può finire per diventare un’esperienza 
spiazzante. Questo è un procedere verso un sentimento di terrore diretta conseguenza dello 
sgomento di fronte al lascito traumatico e all’esordio incombente, terrore che obbliga lo sguardo a 
mutare direzione. Cacciari ci ricorda, in tal senso: “In terror il senso del trémo si unisce a quello del 
trèpo, che indica il volgersi, il rivolgersi. Il terrore non colpisce soltanto, ma obbliga anche a mutare 
orientamento, direzione, sguardo”6 . In questo andare dal giardino al paesaggio, procedendo dal 
pittoresco al sublime, dal Giardino di Armida al piacere misto al terrore si scopre un percorso del 
sentire che va dall’esterno, all’interno da una bellezza che muove ad una che “commuove”.7 Il 
paesaggio interiore è prodotto da questa commozione e più ci abbandoniamo ad esso più assume 
l’aspetto di un giardino conchiuso nel nostro io, una specie del giardino giapponese di Ryōanji in 
cui trionfa il vuoto.8  
 
Spazio Sensoriale 
Basandosi su queste due entità generative struttura / natura il lavoro di Fausto Ferrara abbraccia 
altrettanti modi di concepire un “interno”. Un modo è quello di tracciare un perimetro murario liscio 
in cui la parete dichiara la sua funzione di setto separatorio e insieme quella di schermo, l’altro è 
quello di catturare la natura separandola dal paesaggio in un giardino circoscritto dalle linee guida 
delle pareti ma ancora in grado da rendere quell’attrattiva capace di sostenere il confronto con il 
continuum circostante. In questa “inquadratura” vengono sollecitati i sensi grazie a degli elementi di 
separazione Ferrara costruisce degli luoghi di separazione, di puro pensiero, egualmente includendo 
la natura. Per favorire la meditazione, Ferrara predispone l’ambiente come una zona separata e 
geometricamente ben definita in cui gli elementi naturali possono passare da uno stato di disordine 
a quello di campioni esemplari. La parete schermo / setto divisorio assume, quindi, la funzione di 
ricettore e di protettore. Le mura ricevono l’uomo al suo interno con il suo potenziale sensoriale, le 
mura, simultaneamente, proteggono questa sensibilità da agenti di “disturbo”, lasciando fuori il 
“diorama” stordente della natura e della città. La semplicità dei volumi scelti: cubo, parallelepipedo 
quadro, cilindro e dei materiali: cemento e acciaio corten, sono l’estratto ideale di forme e di 
materie esistenti in natura, (cilindro / fusto dell’albero, cemento / pietra). Ma anche la diversione 
esplicita dalla manipolazione artificiosa del decostruttivismo. Se, infatti, l’edificio decostruttivista 
tende a misurarsi sempre più con il virtuosismo del progetto, per Ferrara sembra invece travalicarlo 
smaterializzandosi in segmenti essenziali e mettendo quasi a rischio la visibilità dell’oggetto 
architettonico. È lecito vedere in questi progetti derivazioni da Tadao Ando della sala riunioni della 
VITRA a Weil am Rhein o dall’architettura sull’acqua di Tange del Museo delle Arti Asiatiche di 
Nizza dove separazione dal contesto ed esaltazione di singoli elementi si assistono vicendevolmente 
per determinare una particolare atmosfera all’interno dell’edificio. Poggiando su un velo d’acqua 
che si riflette sulle pareti lisce e che accolgono al tempo stesso l’ombra degli alberi, l’edificio 
accoglie riflessi e corpi opachi trasferendo sulle pareti un estratto della natura per offrirlo ai sensi. 
L’architettura ha il compito di amplificare determinate sensazioni separandole dal rumore di fondo 
e mostrando nel momento del contatto con l’edificio. In poche parole lo spazio di Fausto Ferrara 
interiorizza la natura nello stesso modo per cui l’architettura pensa lo spazio interno, come 
dicevamo prima, in quanto spazio esistenziale. Inevitabilmente il terrore di una natura in pericolo 
che rischia di una trasformazione irreversibile in qualcos’altro viene a fornire le basi per una misura 
spaziale che non considera l’urgenza di un intervento mettendo a fuoco la catastrofe ma l’eccellenza 
degli elementi presentandoli dopo il trasporto concettuale nell’architettura. Nel campo opposto della 
città tentacolare mostro meccanomorfo descritto da Wright ne Il futuro dell’architettura sembra 
esserci per Ferrara, una nozione di separatezza sacrale circondata da una più pacata edizione dello 
                                                 
6 M. Cacciari, Arte e terrore, in “MicroMega”, n. 5, novembre – dicembre 2003, Roma, Pp. 175 e sgg. 
 
7 E. Kant, Osservazioni sul sentimento del bello e del sublime, Milano 1993. 
8 G. Pasqualotto, Estetica del vuoto, Marsilio, Venezia 1992, pp. 122 – 123. 



 4 

spazio, una camera sospesa in cui la memoria s’attiva grazie ad un palese distacco da ogni citazione 
del passato. Un luogo in cui tutto assume un carattere simbolico, un tempio, se vogliamo chiamarlo 
così, che è l’astrazione della funzionalità in quanto tutto ciò che è rettilineo e lineare mostra 
null’altro che se stesso, Ferrara dice, infatti: 
L’astrazione e la figurazione sono il rapporto su cui l’architettura si fonde. Maggiore è la distanza 
tra i due e maggiore risulta il contrasto evocativo dello spazio. Il rapporto è inteso in una 
situazione di antitesi. La forma all’apparenza astratta si figura nel concreto realizzarsi dei luoghi. 
Spazi che vengono realizzati per quello che volevano essere.  
Sappiamo quanto il concetto di astrazione abbia fortemente caratterizzato la teoria architettonica del 
secolo scorso, concetto che Walter Gropius ha traghettato dall’astrazione pittorica di cui esamina e 
estrapola il passaggio da un obbiettivismo estetico ad un soggettivismo estetico, esautorando la 
forma da principale argomento di ricerca ed introducendo il problema del “comportamento del 
soggetto che la contempla”. Se pensiamo alla volontà di essere dello spazio di Ferrara come volontà 
di forma siamo di fronte ad un classico tema dell’astrazione frutto di costruzione e critica per cui: 
da un lato si vede una formulazione metafisica e religiosa dei materiali che costituiscono l’edificio 
mentre, dall’altro lato, sembra sussistere una classificazione di tipologie diverse di stati psichici.9 I 
luoghi, concretamente realizzati da un regresso dalla forma apparentemente astratta, sono una 
reificazione di una sensazione che è anche ricordo di uno stato d’animo. Seguendo questo 
ragionamento capiamo Ferrara quando dice: 
Vivere in modo religioso il mestiere dell’architetto contemporaneo comporta un dolore psicologico 
quasi permanente. Non parlo di religione riconosciuta ed istituzionalizzata, ma di quella attitudine 
religiosa, seria profonda, rigorosa, sana, integra. Una roccia contro la corruzione dilagante, con 
fede ferrea nella propria missione e nel dono del proprio talento che si vuol offrire per la 
sopravvivenza della sensibilità nel mondo. Proporre poesia dello spazio, cercarne la sua essenza 
(sic), con novità e individualità provoca incertezze e incomprensione, l’interlocutore si sente 
spiazzato; fuori “luogo”, perché oggi in una continua ricerca dell’apparire; il parlare di essenza e 
di poesia diviene sempre più complicato. Ecco perché, il mestiere dell’architetto è una vera e 
propria missione. L’architetto, come l’artista ha il dovere di coinvolgere l’animo della gente, nella 
sua costante ricerca di silenzio. 
L’appello alla purezza dell’architetto, alla sua incorruttibilità, viene lanciato per mantenere saldo il 
progetto all’idea che si forma escludendo i trascinamenti delle tendenze spesso solamente mero 
repertorio di elementi saccheggiati dal lessico comune. Fuggendo dal pericolo di “essere progettati”, 
come diceva Argan, Ferrara dichiara la natura del suo progetto: 
Ogni progetto è un continuo alternarsi tra insieme e parte. 
La parte e l’insieme compongono l’edificio e l’alternarsi tra insieme e parte crea una tensione. 
Maggiore è la tensione in ogni progetto, e migliore sarà il risultato finale. 
La tensione che, parte e insieme instaurano, rendono al progetto i particolari. 
I particolari, sono l’insieme delle parti di un edificio. I particolari, sono la capacità dell’architetto 
di riuscire a dare una forma ai contenuti espressi dall’insieme del progetto. 
Ogni progetto è una nuova sfida tra Astrazione e Figurazione, tra Insieme e Parte; tra Luce  e 
Ombra; tra Contenuto e Contenitore. 
Creare Luoghi che siano carichi di emozioni, emozioni evocative, che facciano tornare l’uomo a 
riflettere sugli eventi della Natura.  
Luce, acqua, vento, cielo terra e materia; sono modellate dall’uomo, catturare in semplici forme 
geometriche. Dove una freddezza apparente, dettata dall’ordine, si fonde con le forme tramite la 
luce e l’ombra. 
Non potrebbe esistere Forma o oggetto, se non nascesse dal buio della sua ombra. É l’alternarsi di 
luce e ombra che in una materia semplice e essenziale lo spazio riesce ad essere evocato e la luce 
inizia a vibrare. 

                                                 
9 F. De Faveri, Sublimità e bellezza. Alle basi dell’estetica architettonica moderna, Città Studi, Milano 1992. 



 5 

La genesi “platonica” delle forme non è altro che la migrazione del concetto di opacità verso 
un’istanza di solidità contro la trasparenza e la fragilità. Lo spazio, per Ferrara, è il prodotto del 
conflitto tra due posizioni estreme. La negazione della luce indica la vittoria della parete /setto sulla 
parete / schermo indica l’efficacia della struttura come generatrice di uno spazio interno,  la luce, di 
converso è la verifica di quanto questo spazio interno possa essere visibile, visitabile, abitabile, con 
la luce abbiamo la rivelazione dell’idea confinata, fino a quel punto, nell’oscurità del progetto. 
La verifica attraverso il primato dei sensi, è la dimostrazione di come Fausto Ferrara si tiri fuori da 
una deriva in cui sarebbe bastante la funzionalità degli ambienti alla vita quotidiana, è singolare 
perciò quanto Ferrara prenda le distanze da filoni post – strutturalisti. Intraprendendo una fuga 
romantica dal catastrofismo, Ferrara sembra pensare ad un’architettura suburbana rapportata più 
agli estremi limiti della città nella zona in cui può costruire luoghi di meditazione più che di azione 
e di produzione. 
Voglio rendere presente la natura e il suo potere nella società contemporanea e offrire luoghi 
stimolanti capaci di parlare direttamente a ogni senso dell’uomo in quanto essere vivente e 
corporeo. L’Architettura è rivolta ai sensi e tramite il corpo essi si risvegliano in noi. 
La natura catturata, svela il suo potere e rivela all’uomo la sua essenza. 
Un albero deve rappresentare la terra, il seme da dove è nato. 
L’acqua rappresenta la vita, da dove si genera e si nutre l’uomo e tutti gli esseri viventi ecco 
perché l’acqua per me non è solo una superficie incolore, uno specchio. 
L’acqua è vita, è generazione, è l’inizio e il trasformarsi di un luogo che diventa sacro, protetto e 
generatore di sensazioni corporee. 
L’insistenza di Ferrara sul rapporto corpo / spazio fa pensare ad una ricerca di un’ambientazione più 
che di uno spazio fruibile quotidianamente, fa pensare ad un luogo della vita non “per la vita”. 
Questo padiglione dei sensi è paragonabile ad ambienti pensati da artisti come Piero Manzoni il 
Placentarium ( progetto del 1960) o effettivamente realizzati nell’intento di stabilire un campo di 
percezione pura ( Enrico Castellani, Ambiente Bianco, 1967) in cui l’esperienza può essere di tutti i 
sensi e non solamente della vista ( Gianni Colombo, Spazio elastico, 1968). In questo senso è lecito 
analizzare lo spazio sensoriale di Fausto Ferrara nella sua dimensione sperimentale poiché. La 
cortina che separa l’interno dall’esterno seleziona dei dati naturali e li isola, quasi li sospende: 
La luce porta vita negli oggetti e unisce spazio e forma. Un fascio di luce isolato all’interno di uno 
spazio architettonico, indugiando sulle superfici di un oggetto, ne evoca le ombre. Le apparenze 
delle cose cambiano al mutare dell’intensità della luce e al variare del tempo e delle stagioni. Ma 
la luce non si materializza né acquista una forma se non nel momento in cui viene accolta e isolata 
in un oggetto fisico. La luce acquista significato all’interno delle relazioni tra le cose e, allorché 
una coincide con l’approssimarsi del suo spegnersi: su questo confine tra luminosità e oscurità si 
articolano e prendono forma gli oggetti. Allorché risultano in questo modo dettagliati, tra gli 
oggetti si instaurano mutue relazioni e si forma una catena. Poiché ogni insieme trae senso dalle 
individualità di cui è formato, questa catena conserva la valenza estetica di ogni singolo anello. 
Secondo il pensiero Zen lo spazio si configura sul crinale ove la materialità delle cose svanisce, e 
non possiede, quindi, una esistenza propria.  
L’architettura, che dall’ordine geometrico deriva quiete ed equilibrio, acquisisce invece dinamismo 
attraverso l’assunzione dei fenomeni naturali e dei movimenti umani. Gli occhi di chi attraversa 
spazi configurati da questa duplicità incontrano prospettive che si sovrappongono. La dicotomia 
che in tal modo si crea tra le immagini che si accumulano e le cose osservate si ricompongono 
nella mente di colui che percepisce l’ordine dello spazio che non risulta più connaturato dalla 
geometria bensì quale fonte di stimoli emozionali. Il tutto coincide allora con l’ordine, mentre ogni 
parte contribuisce ad arricchire gli effetti che concorrono all’equilibrio del tutto.  
Tra architettura ed arti plastiche si instaura un rapporto di interconnessione, un patto irenico tra 
finalità diverse quindi la prima rinuncia in parte ad imporre le coordinate spaziali e le altre ad 
assumere la funzione di spazio a se stante. Le esigenze separate dell’architetto e dell’artista visivo 
diventano una sola nella progettazione e nella realizzazione di uno spazio sensoriale. Artisti che 



 6 

sentono l’esigenza di trasferire su scala architettonica il proprio lavoro, sia come modifica di un 
luogo preesistente quale può essere l’osservatorio voluto nel Roden Crater Project da Jemes Turrell 
(1974) o nelle più modeste e recenti elaborazioni di Tobias Reberger e Olafur Eliasson per Staggia 
Senese ( Arte all’arte 10, progetto per Siena e Staggia Senese, 2005) sino ai macro interventi 
proposti da Gianni Asdrubali in Spazio frontale (fig. 1) con l’obbiettivo di annientare la funzione di 
supporto dell’architettura. Un’architettura suggerita come spazio ideale dove far prevalere il 
fenomeno è innescata da Loris Cecchini al PS 1 ( fig. 2) di New York dove, deformando uno 
spazio, lo sospende in un’entità plastica inglobante mentre una struttura morbida e traslucida è per 
Paolo Radi un adattamento architettonico di un lavoro plastico per la 10 Biennale di Architettura a 
Venezia (fig. 3). Pino Barillà e Fausto Ferrara si incontrano in Spazio Sensoriale provenendo da 
percorsi diversi. Barillà ha da tempo intrapreso il confronto diretto con l’architettura dapprima 
inserendo le sue sculture sulle pareti di una galleria creando una modifica dello spazio praticabile 
che permettesse al corpo di adattarsi a sinuose estroflessioni (Fusione estetica, 1996, strutture in 
legno e corda, dimensione ambiente) poi demandando alla forma primaria della colonna il compito 
di segnalate modifiche spaziali sfruttando il dialogo con pareti posticce in libera associazione. 
Questo lavoro di Barillà si inserisce in una linea di ricerca avviata dall’Architettura 
cacogognometrica di Gianni Colombo nel 1978 vera e propria selva di elementi cilindrici che 
alteravano la prospettiva. Barillà in esperienze simili nel 1998 dispone un certo numero di elementi 
verticali neri che obbligavano il visitatore a muoversi come in una foresta. Pressioni ed estensioni 
dello spazio alternano nicchie a ingombri in un’originale sagomatura del vuoto. In spazio sensoriale 
i tagli netti del perimetro architettonico abbracciano la foresta di colonne di Barillà come se fossero 
bambù che svettano oltre la cortina muraria. Sculture osteomorfe evidentemente in contrasto con le 
linee secanti dell’edificio di Ferrara. Una situazione molto simile, la propone l’artista Idetoshi 
Nagasawa, che ha realizzato nel 1996, Iperuranio nella fattoria di Celle Santomato, anche se l’uso 
dell’acqua corrente apre ad una dimensione più dinamica, mentre, nello stesso giardino, Robert 
Morris ha unito il minimalismo alla tradizionale bicromia delle architetture toscane in un vero e 
proprio Labirinto.10  
Ferrara e Barillà assorbono sia la stasi contemplativa di un elemento plastico fisso, sia la dinamica 
gnomoninca dell’elemento verticale azionata dal passaggio del sole sull’edificio a cielo aperto. 
Ombre e piani luminosi costituiscono le superfici “problematizzate” dello Spazio sensoriale. Ma 
oltre ad essere prodotto di un’intesa, l’oggetto scultoreo – architettonico sembra considerare la 
possibilità di dare al luogo dell’esposizione un’identità che sfugge alla definizione di galleria o 
museo monotematico, laddove il museo o la galleria implodono nella loro funzione mitagogica. 
Pensiamo al lavoro in limpido stile concettuale di Giuseppe Pietroniro (fig. ) in cui il museo da 
luogo celebrativo diventa auto – celebrativo, annullandosi in un processo di ripetizione. Valutando 
questo aspetto dell’arte dobbiamo necessariamente valutare il suo esatto opposto presentato da 
Ferrara e Barillà un luogo in cui non si esalta la dimensione oggettiva ma l’indicazione di un 
percorso soggettivo di sensibilizzazione. Dopotutto anche se estremamente ribaltati i concetti di 
muro e colonna richiamano ad una memoria ancestrale, diventano l’archetipo dell’edificio sacro 
anche invertendo la posizione degli elementi. Una domanda che l’architetto si pone al di là della 
cifra stilistica è quella della natura della dimensione che si va a progettare e costruire, una 
dimensione che non muoia nel costruito ma che continui a costruirsi.  
 
Philippe Daverio 
(novembre 2006) 
 
 
   

                                                 
10 A. Mazzanti, Sentieri nell’arte, Maschietto editrice, Firenze 2004. 


